
FUNDAMENTOS DAS CIÊNCIAS SOCIAIS 21/03/2016 

  
 

 

O que é Cultura? 

Qual a sua função pública? 

 Existe uma relação direta entre cultura e desenvolvimento? Podemos pensar em 
sustentabilidade sem considerar a questão cultural? Pra que serve uma política cultural? Qual a 

sua relação com o mercado? Como o poder público pode intervir na dinâmica cultural de uma 

sociedade? Como o artista e o agente cultural enfrentam os desafios da pós-modernidade? 

Entre as muitas respostas possíveis para essas questões, optei por buscar uma abordagem 
propositiva, que buscasse imaginar uma nova percepção da riqueza e importância da cultura 

como projeto humanista, que abarcasse também a sua dimensão individual, política e 

organizacional. Um ponto de partida para um projeto de nação, para o desenvolvimento social, 

para as oportunidades econômicas, mercados potentes, empresas inovadoras, brasileiros 

capazes, competentes e livres. 

A intenção é apresentar cultura como domínio, como campo de apropriação, pública ou privada, 

e seu manejo pelos diversos agentes sociais ao longo do nosso processo civilizatório. 

A ideia de cultura, sempre moldada conforme as visões políticas de cada tempo, detém em si as 

chaves dos sistemas de poder. Chaves que podem abrir portas para a liberdade, para a equidade 
e para o diálogo. Mas também podem fechá-las, cedendo ao controle, à discriminação e à 

intolerância. 

Da mesma forma que o poeta T.S.Eliot inter-relacionava cultura sob a ótica do indivíduo, de um 

grupo e de toda a sociedade, precisamos compreender cultura como um plasma invisível 
entrelaçado entre as dinâmicas sociais, ora como alimento da alma individual, ora como 

elemento gregário e político, que liga e significa as relações humanas. Perceber a presença desse 

plasma – ou seja, de uma matéria cultural altamente energizada, reativa e que permeia todo o 

espaço da sociedade – é fundamental para a compreensão dos fenômenos do nosso tempo. 

Cultura é algo complexo. Não se limita a uma perspectiva artística, econômica ou social. É a 

conjugação de todos esses vetores. Daí a sua importância como projeto de Estado e sua 

pertinência como investimento privado. Uma política cultural abrangente, contemporânea e 

democrática deve estar atenta às suas várias implicações e dimensões. 

A UNESCO, organismo das Nações Unidas destinada a questões de educação cultura e ciências, 
define cultura como “um conjunto de características distintas espirituais, materiais, intelectuais 

e afetivas que caracterizam uma sociedade ou um grupo social”. Esse entendimento abarca, 

além das artes e das letras, os modos de vida, os sistemas de valores, as tradições e as crenças. 

Sob a luz do conceito de cultura da entidade não seria absurdo classificar um filme publicitário 
ou merchandising como uma ação cultural. Não se trata do investimento no potencial criador do 

cidadão/consumidor, mas num determinado conjunto de comportamentos necessários a reforçar 

a ideia de incentivar ou potencializar determinação ação (consumo). 

A empresa age para seduzir, ou até mesmo impor, por meio de ação sistemática e repetida, sua 
“cultura”, seus valores e códigos. Ou seja, para consumir determinada marca de cigarro, 

automóvel, ou calça jeans, é preciso praticar, ou ao menos identificar-se, com determinados 

padrões de conduta. 

Levado às últimas consequências, esse sistema traduz-se num processo de aculturação, baseado 

na necessidade de destituir o sujeito de valores, referências e capacidades culturais intrínsecas, 
em busca de adesão a algo mais dinâmico, sedutor e com função gregária: o consumo. 

A jornalista canadense Naomi Klein aponta em seu livro-manifesto Sem Logo (2002) os riscos 

dessa associação. Ela apresenta o branding (mecanismos empresariais para criar a desenvolver 

marcas) como um processo cultural. A autora afirma que as marcas não são produtos, contudo, 
são responsáveis pela criação de conceitos, atitudes, valores e experiências. Portanto, “por que 

também não podem ser cultura?” Esse projeto tem sido tão bem sucedido que “os limites, entre 

os patrocinadores corporativos e a cultura patrocinada, desapareceram completamente”, 

questiona. 



 

 
 

2 

Segundo Klein (2002), embora “nem sempre seja a intenção original, o efeito do branding 

avançado é empurrar a cultura que a hospeda para o fundo do palco e fazer da marca a estrela. 

Isso não é patrocinar cultura, é ser cultura”. 

A serviço das instâncias de poder, sustentadas entre si, como nos dias de hoje, atuam os 

sistemas financeiro, governamental e de mídia. A arte assume uma preocupante função 
apaziguadora e definidora dos modos de vida e costumes. Joost Smiers, em Artes sob Pressão 

(2003), pergunta “onde os conglomerados culturais podem espalhar suas ideais sobre o que 

deve ser a arte, a questão crucial é: as histórias de quem estão sendo contadas? Por quem? 

Como são produzidas, disseminadas e recebidas?” 

Para Smiers (2003), as obras de arte tornaram-se veículos com mensagens comerciais e “têm 

a função de criar um ambiente no qual a produção do desejo possa acontecer. Esse contexto é 

frequentemente cheio de violência”, diz. 

A indústria audiovisual e seu extremo poder de alcance, das salas de cinema aos lares de todo 
o planeta, por meio de DVDs, games e websites interativos, é o melhor exemplo disso, como 

aponta o Relatório do Programa das Nações Unidas para o Desenvolvimento (PNUD), de 2004, 

intitulado Liberdade Cultural num mundo diversificado. De acordo com o documento, o comércio 

mundial de bens culturais – cinema, fotografia, rádio e televisão, material impresso, literatura, 

música e artes visuais – quadruplicou, passando de 95 bilhões de dólares norte-americanos em 
1980 para mais de 380 bilhões em 1998. Cerca de quatro quintos desses fluxos têm origem em 

13 países. 

Segundo o relatório, Hollywood atinge 2,6 bilhões de pessoas e Bollywood (indústria de cinema 

indiano) cerca de 3,6 bilhões. O domínio de Hollywood é apenas um dos aspectos da 
disseminação ocidental de consumo. “Novas tecnologias das comunicações por satélite deram 

lugar, na década de 1980, a um novo e poderoso meio de comunicação de alcance mundial e a 

redes mundiais de meios de comunicação como a CNN”. O número de aparelhos de televisão por 

mil habitantes mais do que duplicou em todo o mundo, passando de 113, em 1980, para 229, 
em 1995. Desde então, aumentou para 243. 

O resultado disso é a criação de um padrão de consumo global, com “adolescentes mundiais” 

compartilhando uma “única cultura pop mundial, absorvendo os mesmos vídeos e a mesma 

música e proporcionando um mercado enorme para tênis, t-shirts e jeans de marca”, afirma o 
relatório. 

Edgar Morin, em “Cultura e Barbárie Européias”, empresta de Teilhard de Chardin o termo 

“noosfera”, para designar o mundo das ideias, dos espíritos, dos deuses produzidos pelos seres 

humanos dentro de sua cultura. “Mesmo sendo produzidos pelo espírito humano, os deuses 

adquirem uma vida própria e o poder de dominar os espíritos”. Dessa forma, diz o filósofo, “a 
barbárie humana engendra deuses cruéis, que, por sua vez, incitam os seres humanos à 

barbárie. Nós modelamos os deuses que nos modelam”. 

Max Weber costumava dizer que o homem está preso a uma teia de significados que ele mesmo 

criou. Nesse sentido, assim como Geertz (1973), também podemos considerar cultura como um 
conjunto de mecanismos de controle para governar comportamentos. E a história recente exibe 

vários alertas de como as indústrias culturais e os meios de comunicação de massa podem ser 

grandes armas disponíveis para acomodar e disseminar determinados comportamentos. Assim 

fizeram o nazismo, o fascismo, o comunismo e as ditaduras militares, sobretudo as latino-
americanas, nos exemplos extremos. 

Esse rastro está cada vez mais presente nas sociedades orientadas para o consumo. Em comum, 

a ausência do Estado em sua responsabilidade com a cultura e a diversidade; e o domínio 

marcante das indústrias culturais como ponta-de-lança para uma economia global centrada nas 

grandes corporações. 

A realidade desse cenário precisa ser encarada por toda a sociedade brasileira, que usufrui os 

benefícios dessa globalização econômica, mas ao mesmo tempo se expõe de maneira 

preocupante aos seus efeitos colaterais. O país corre risco de virar as costas ao seu grande 

potencial da produção cultural e sua vocação para o desenvolvimento de um poderoso mercado 
formado pelas próprias manifestações culturais. 



FUNDAMENTOS DAS CIÊNCIAS SOCIAIS 21/03/2016 

  
 

 

Cultura, nesse caso, funciona como uma chave capaz de trancar o indivíduo em torno de códigos 

e simbologias controladas: pelo Estado, por uma religião ou mesmo por corporações e através 

dos instrumentos gerados pela sociedade de consumo, como a publicidade, a promoção e o 
patrocínio cultural. 

Mas essa mesma chave, que oprime o ser humano e desfaz sua subjetividade, tem o poder de 

abrir as portas, permitindo ao indivíduo compreender a si e aos fenômenos da sociedade e do 

seu próprio estágio civilizatório, em busca da liberdade. Para isso, basta girá-la para o lado 
oposto. 

Em Dialética da Colonização (1992), Alfredo Bosi define cultura como o “conjunto das práticas, 

das técnicas, dos símbolos e dos valores que se devem transmitir às novas gerações para 

garantir a reprodução de um estado de coexistência social”. E supõe uma “consciência grupal 

operosa e operante que desentranha da vida presente os planos para o futuro”. 

A cultura cumpre nesse caso uma função pouco reconhecida e estimulada nesses tempos: 

transformar realidades sociais e contribuir para o desenvolvimento humano em todos os seus 

aspectos. Algo que identifica o indivíduo em seu espaço, lugar, época, tornando-o capaz de 

sociabilizar e formar espírito crítico. 

Origens e dimensões da palavra Cultura 

Raymond Williams, autor de Palavras-chave (2007), considera a palavra culture como uma das 

duas ou três mais complicadas da língua inglesa, devido ao seu complexo percurso etimológico. 

Em sua acepção mais longínqua, a matriz latina colere trazia o significado de cultivar, habitar, 
proteger e honrar com veneração. Desse radical, podemos reconhecer pelo menos dois 

desdobramentos: colonus, que traz a ideia de habitação e cultus, que nos remete a “cultivo ou 

cuidado”, bem como seus significados medievais subsidiários: “honra, adoração”, já 

“convergidos pela radicalização do temor divino e da moral na sociedade – personificação do 
Senhor no feudo”. Mas também couture, no francês antigo, por exemplo, associados à “lavoura, 

cuidado com o crescimento natural”. 

Dos séculos XVI ao XVII, segundo Williams, o termo passou a significar, por analogia, o cuidado 

com o desenvolvimento humano e o cultivo das mentes, deixando de se tratar apenas da terra 

e dos animais. Desde já destacando uma distinção arbitrária entre os que têm cultura dos que 
não têm, o termo assume o caráter de civilidade. Com a expansão da Europa e seu consequente 

processo de dominação política e econômica, o poder de distinção entre o culto e o não-culto foi 

de grande valia para implementar e manter o colonialismo. 

A partir dos séculos XVIII e XIX, o conceito passa a ser utilizado para designar o próprio estágio 
civilizatório da humanidade. Johann Gottfried von Herder escreveu Sobre a filosofia da história 

para a educação da humanidade (1784-91): “Nada é mais indeterminado que essa palavra e 

nada mais enganoso que sua aplicação a todas as nações e a todos os períodos”. Argumentava 

que era necessário grifar culturas, no plural, pois elas são específicas e variáveis em diferentes 
nações e períodos, tanto quanto em relação a grupo sociais e econômicos dentro de uma nação. 

Para Williams, podemos reconhecer três categorias amplas e ativas de uso do termo: o processo 

de desenvolvimento intelectual, espiritual e estético; a referência a um povo, um período, um 

grupo ou da humanidade em geral; as obras e as práticas da atividade intelectual, 

particularmente a artística, sendo este último o seu sentido mais difundido: “cultura é música, 
literatura, pintura, escultura, teatro e cinema”. 

Já o pensador Edgar Morin atribui três dimensões interdependentes à palavra cultura: a 

antropológica, ou “tudo aquilo que é construído socialmente e que os indivíduos aprendem”; a 

social e histórica, que pode ser entendida como o “conjunto de hábitos, costumes, crenças, 
ideais, valores, mitos que se perpetuam de geração em geração” e a relacionada às 

humanidades, que “abrange as artes, as letras e a filosofia”. 

Para Terry Eagleton, no indispensável A ideia de cultura (2002), as palavras civilização e cultura 

continuam até hoje a intercambiar-se em seu uso e significado, sobretudo por antropólogos: 
“cultura é agora também quase o oposto de civilidade”. Eagleton (2002) considera curioso que 

o termo hoje se aplique mais à compreensão de formas de vida “selvagens” do que para 



 

 
 

4 

civilizados. “Mas se ‘cultura’ pode descrever uma ordem social ‘primitiva’, também pode fornecer 

a alguém um modo de idealizar a sua própria. 

Tanto para definir algo de domínio próprio de um indivíduo (o conhecimento adquirido) quanto 

para o exercício de poder em relação a grupos sociais distintos (o culto e o não culto, o civilizado 

e o não civilizado), o termo é utilizado até hoje como definidor de um campo simbólico 
determinado, quase sempre para distinguir ou identificar. 

Ações e políticas culturais, constituídas nos campos público e privado, exercem, inevitavelmente, 

esse domínio. Como provedor de acesso a conteúdos, processos e dinâmicas, aguça o espírito 

crítico e permite a apropriação, o empoderamento e o protagonismo do cidadão. 

Por outro lado, a cultura adquire, cada vez mais, sua corporificação como ente econômico e 

instrumento de lazer e entretenimento. Manuseadas por sociedades contaminadas por um modo 

de pensar linear e cartesiano, condicionadas a analisar todos os fenômenos por uma correlação 

de causa-efeito, deixa de ser essa matéria que significa e transforma as relações, para ser mera 
atividade econômica, estratégica por sua grande capacidade de gerar recursos, postos de 

trabalho e economia de escala, por meio de exploração de propriedade intelectual. 

Uma fórmula que exige difusão em massa para ser economicamente eficaz. E conteúdos de fácil 

assimilação, para ampliar sua capacidade de inserção mercadológica. Essa fórmula geralmente 

exclui diálogos mais profundos e complexos, desconectando-se de suas raízes culturais e das 
dinâmicas locais. Com formatos cada vez mais repetitivos e pasteurizados, são mais afeitas a 

uma cultura homogênea, linear, uníssona, voltada ao consumo. 

A falta de dispositivos claros e efetivos para lidar com esse campo simbólico configura-se como 

uma das mais graves doenças das sociedades contemporâneas. 

 


